

# О ПОМИНОВЕНИИ И ПОГРЕБЕНИИ УСОПШИХ



Азы Православия





# **О поминовении и погребении усопших**

**Минск**  
**Издатель В.П. Ильин**  
**2011**

УДК 271.22

ББК 86.372

О-11

Допущено к изданию Издательским советом  
Белорусского Экзархата  
Русской Православной Церкви  
(решение № 461 от 30.05.2011 г.)

ISBN 978-985-6365-33-4

УДК 271.22

ББК 86.372

О-11

© Оформление.  
Издатель В.П. Ильин, 2011

# ПРАВОСЛАВНЫЙ ОБРЯД ПОГРЕБЕНИЯ

## ПРИГОТОВЛЕНИЕ К СМЕРТИ

**Самый важный вопрос. Что же такое – умереть по-христиански. Просительная ектения.**

**Самый важный вопрос.** Из многих вопросов, которые можно предложить себе касательно нашей жизни на земле, едва ли не самый важный – о том, как лучше приготовиться к смерти. Мы всегда должны быть готовы к смерти и стараться отойти от этого мира так, чтобы самая кончина наша была свидетельством нашей веры и любви ко Господу и, если можно, поучением для наших близких.

*Отче! в руки Твои предаю дух Мой* (Лк. 23:46), – таковы были последние слова Господа с Креста. Таковы ли будут наши последние слова? И что достанется нам перед нашей смертью? Спаситель наш подал нам наилучший пример. Он ли не страдал на Кресте? Его ли смерть не была ужасна и даже позорна в глазах всего мира? И, несмотря на то, какое терпение, какая любовь к ближнему, какое бесконечное всепрощение, какая преданность воле Божией!

**Что же такое – умереть по-христиански.** Если мы почувствуем приближение смерти, то постараемся найти в себе мужество закончить свою жизнь достойно.

Пока еще окончательно не скрутила жестокая болезнь, немощь, подумаем о своей уже прошедшей жизни, вспомним то постыдное, в чем, может быть, забыли покаяться или все еще не решились. И тогда примем решение хотя бы три дня (для тяжело больных – один

день) поститься, читать (или чтобы нам читали) молитвы покаяния, готовиться к Причастию.

Перед причащением примиримся с тем, кто был для нас врагом, недоброжелателем, и попросим прощения у того, кого мы обидели сами.

Если есть еще силы прийти в церковь, покаяться в грехах своих, пособороваться<sup>1</sup>, причаститься Святых Христовых Тайн, то обязательно сделаем так.

О том, что значит причащение перед смертью, говорит святитель Иллія Минятий († 1714) в своей проповеди «Величие Таинства Святого Причащения»: «Не сияет так звезда на небе, как сияет душа христианина от света благодати Божией в тот час, когда он причащается. И это потому, что, когда мы причащаемся, тогда соделываемся членами Тела Христова, соединяемся со Христом. И если бы душа наша в сей час разлучилась с телом, то она получила бы себе место с мучениками, девственниками и преподобными... Боже мой! Избавитель мой! Пусть я умру, если будет на то воля Твоя святая, в лесу ли глухом, или в ином каком пустынном месте, это для меня все равно, лишь бы прежде смерти сподобиться мне причащения пречистого Тела и Крови Твоей! Ведь если в тот час Ты будешь при мне, то я не боюсь погибели: с таким напутствием, как Тело и Кровь Твоя, я крепко надеюсь достигнуть Твоего Небесного Царствия».

Если мы тяжело заболеем, то попросим родных прислать священника на дом. Будем ожидать кончины своей без ропота, без возмущения, без зависти к тем, кто остается жить. В этом проявится и наше мужество, и наше достоинство, и упование наше на Господа, и предание себя всецело воле Божией.

<sup>1</sup> В Таинстве Соборования (Елеосвящения) при помазании тела освященным елеем призываются на человека благодать Божия, исцеляющая немощи душевые и телесные.

Дадим своим детям и внукам последнее наставление о том, как жить, как нас похоронить, во что облачить (одеть) нас после смерти, что читать при самой кончине нашей, как молиться о нас. Разделим между родственниками свое имущество, чтобы не было между ними потом обид. Часть своего состояния передадим на пожертвование Церкви или монастырю, на милостыню во имя свое. Но это уже на самый конец. А пока мы еще живы, сильны, здоровы, не будем забывать о смерти: «Память смертная порождает молитву, слезы, раскаяние перед Богом», — так поучают нас святые отцы.

**Просительная ектения.** Во время богослужения мы часто слышим ряд молитвенных прошений, произносимых протяжно, медленно, возглашаемых диаконом или священником от лица всех молящихся. После каждого прошения хор поет: «Господи, помилуй!» или «Подай, Господи!». Это так называемые ектении (с греч. — «прилежное прошение»).

Просительная ектения начинается словами: «Исполним (доведем до полноты, принесем во всей полноте) утреннюю (или вечернюю) молитву нашу Господеви (Господу)». После каждого прошения просительной ектении, кроме первых двух, хор поет: «Подай, Господи!».

Когда в церкви диакон провозглашает: «Прочее время жизни нашего в мире и покаяний скончати у Господа просим» (по-русски: «Испросим у Господа, чтобы оставшееся время нашей жизни мы прожили в мире и спокойной совести»), — тогда от всего сердца, искренне вместе с певчими будем просить: «Подай, Господи!».

Когда будет также провозглашено: «Христианские кончины жизни нашего, безболезненны, непостыдны, мирны, и доброго ответа на Страшном судище Христовом просим» (по-русски: «Испросим у Господа, чтобы

кончина наша была христианской, то есть с исповедью и причащением Святых Тайн, безболезненной, непостыдной и мирной, то есть чтобы мы перед кончиной помирились со своими близкими. Испросим доброго и безбоязенного ответа на Страшном Суде»), — тогда и мы будем просить у Бога такой смерти.

И колена свои преклоним перед Богом, умоляя Его в тайне сердца своего, чтобы Он даровал нам последнюю в этой (и в той, будущей!) жизни велию (великую) милость: «Подай, Господи!».

## КОНЕЦ ЖИЗНИ ЧЕЛОВЕКА

**Как молиться за умирающего человека. Как читать канон над умирающим человеком. Для чего читается отходная.**

**Как молиться за умирающего человека.** При конце жизни человека, при отходе его из этого мира, над ним читается особый канон — собрание песней-молитв, составленное по определенному правилу. «Канон» — слово греческое, в переводе означает «правило».

В православном молитвослове этот канон называется так: «Канон молебный при разлучении души от тела». Он читается «от лица человека, с душою разлучающе-гося и не могущаго глаголати» (говорить), и часто его называют *отходною* (молитвой).

Вот несколько тропарей (молитв-прощений) из этого умилительного канона, данных в переводе на русский язык: «Уста мои молчат, и язык ничего не говорит, но сердце вещает, потому что, снедая его, внутри меня разгорается огонь сокрушения и призывает неизреченными словами Тебя, Пресвятая Дево» (песнь 6); «Ночь смертная, мрачная, безлунная меня постигла неготово-

го, она пропускает меня, неприготовленного, к долгому страшному пути. Да сопутствует мне Твоя милость, Владычице» (песнь 7); «Видя близкий конец своей жизни, вспоминая непотребные (бездестные) мысли, поступки (действия) души моей, лято (безжалостно) уязвляюсь стрелами совести. Но Ты, Всечистая, милостиво склонившись к душе моей, будь мне (за меня) ходатаицей пред Господом» (песнь 9).

**Как читать канон над умирающим человеком.** Молитвы и прошения, перед которыми есть примечания: «иерей» (священник), «молитва от иерея глаголемая» или «посем начинает иерей» — мирянами не читаются.

Канон начинаем читать с предначинательных молитв, иногда кратко обозначаемых в молитвослове: Трисвятое: *По Отче наш. Господи, помилуй (12 раз)*. Далее канон читается по указанному порядку.

В каноне девять песней (вторая песнь не читается). В каждой из песней есть коротенькие молитвы-тропари (обращения к Богу, Пресвятой Богородице). Перед ними читается припев, указанный в 1-й песне. Перед ирмосом (первой молитвой каждой песни) припев не читается. Если перед началом тропаря стоит «Слава», то читать следует: «Слава Отцу, и Сыну, и Святому Духу», если «И ныне» — «И ныне, и присно, и во веки веков. Аминь». В конце канона читают молитвы: Достойно есть. Трисвятое. *По Отче наш. Слава, и ныне. Господи, помилуй (трижды)*.

**Для чего читается отходная.** В момент смерти человек испытывает тягостное чувство страха, томления. По свидетельствам святых отцов, человеку бывает страшно при разлучении души с телом; особенно тяжело душе первые три дня вне тела. При выходе из тела душа встречает Ангела Хранителя, данного ей при Святом

Крещении, и духов злобы (бесов). Вид последних так ужасен, что душа мечется и трепещет при виде их.

Родным и друзьям умирающего нужно быть мужественными, чтобы, попрощавшись с любимым человеком, постараться молитвой смягчить не столько телесные, сколько душевные его страдания, облегчить душевной выход из тела.

В самое ближайшее время после кончины человека, необходимо прийти в храм и договориться об отпевании на дому. Все необходимые ответы и консультации родственники смогут получить в храме у священника.

## ОБРЯД ПОГРЕБЕНИЯ

**Омовение и облачение умершего. Как молиться о человеке в первые дни после его смерти. Вынос тела. Церковное отпевание. Заочное отпевание. Погребение.**

**Омовение и облачение умершего.** Ни один народ не оставлял без попечения тела своих умерших, причем погребение всегда сопровождалось приличествующими тому обрядами.

Святая вера Христова заставляет с почтением смотреть на христианина и тогда, когда он лежит мертв. Теперь тело этого христианина — добыча смерти и тления, но все равно он член Церкви Христовой. В развалинах этого некогда величественного храма жил и действовал животворящий Дух Божий (1 Кор. 6, 15-19). Тело христианина освящено приобщением Божественного Тела и Крови Христа Спасителя. Можно ли презирать Духа Святого, храмом Которого был умерший? Впоследствии же это мертвое и тленное тело христианина снова оживет и облечется нетлением и бессмертием (1 Кор. 15, 53). Поэтому наша Православная Церковь

не оставляет чадо свое без материнского попечения и тогда, когда оно перешло из этого мира в далекую и неведомую страну вечности.

Трогательные обряды, совершаемые Церковью над гробом христианина, имеют глубокий смысл. Они основаны на впечатлениях святой веры, ведут свое начало от богоопростенных Апостолов и первых христиан.

Тело усопшего тотчас после смерти омывают, обычно оно совершается одним из родственников почившего. Омываться должны все части тела. Омовение производится в знак духовной чистоты и непорочности жизни умершего, а также, чтобы он в чистоте предстал пред лицом Божиим после всеобщего воскресения.

Омывать тело нужно теплой водой, но не горячей, чтобы не распарить его. Когда омывают тело, читают Трисвятое («Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Безсмертный, помилуй нас») или «Господи, помилуй». В доме зажигается лампада или свеча, которые горят до тех пор, пока там находится покойник.

При омовении нужно пользоваться мылом, мягкой тряпочкой или губкой, крестообразными движениями трижды отирая все части тела, начиная с головы. После омовения тело христианина одевают в новые светлые одежды. Новые одежды как бы указывают на новое одеяние нашего нетления и бессмертия (см. 1 Кор. 15: 53). Одежды одеваются сообразно званию или служению человека. Они изображают, что по воскресении человек должен дать отчет Богу, как он исполнил свой долг в том, к чему был призван.

Если вдруг на человеке во время кончины не было креста, то после омовения его обязательно надевают.

Руки и ноги усопшего связывают (развязывают их перед выходом из дома). Руки складывают так, чтобы

правая была сверху. В руки умершего кладут крест и разрешительную молитву. На столе, у изголовья покойного ставятся иконочки Спасителя и Божией Матери. Это делается в знак того, что усопший веровал во Христа и предал Ему душу, что он в жизни предзрел (всегда имел) Господа перед собой, а теперь переходит к блаженному лицезрению Его со святыми.

Когда наступит время полагать усопшего во гроб, тогда кропят святой водой тело умершего и гроб внутри и снаружи. Можно окадить и ладаном. Затем тело переносят во гроб.

На лоб умершего кладут венчик. Его дают в церкви, когда усопшего привозят туда для отпевания. Некоторые люди покупают его для себя заранее. Умерший христианин украшается венцом как борец, с честью оставивший поле подвига, как воин, одержавший победу. На венчике находится изображение Господа Иисуса Христа, Пречистой Богоматери и Иоанна Предтечи с надписью: «Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Безсмертный, помилуй нас». Этим показывается, что окончивший свое земное житие надеется за свои подвиги получить венец (см. 2 Тим. 4, 7-8) только по милосердию Триединого Бога и ходатайству Божией Матери и Предтечи Господня Иоанна.

Под плечи и голову усопшего кладут подушку, которую обычно делают из ваты. Тело покрывают простыней. Гроб ставят посреди комнаты перед домашними иконами, обращая лицо умершего к выходу.

Вокруг гроба зажигают свечи (или хотя бы одну свечу) в знак того, что умерший перешел в область Света — в лучшую, загробную жизнь.

**Как молиться о человеке в первые дни после его смерти.** Когда тело усопшего омоют, оденут, то сразу же начинают читать канон, называемый «Последова-

ние по исходе души от тела»<sup>2</sup>. Если человек умер не дома и тела дома нет, то в день его смерти все равно читают этот канон.

Читать канон следует с предназначательных молитв, затем псалом 90-й, далее — по порядку, указанному в молитвослове.

Как и предыдущий канон, «Последование» разделяется на девять песней. Перед тропарями (песнями, начинающимися с красной строки) читается стих (припев): «Покой, Господи, душу усопшаго раба Твоего (усопшай рабы Твоей)» с прибавлением *полного имени усопшего*.

Канон читается «за *единоумершаго*», то есть за только что умершего человека, поэтому не следует, читая припев «Покой, Господи, душу усопшаго раба Твоего», произносить еще имена недавно умерших знакомых, родителей, родственников и т. п. **Канон читается только за одного.**

В конце «Последования» находится особенное молитвенное обращение к Богу с произношением имени покойного: «Помяни, Господи, Боже наш, в вере и надежди живота вечнаго преставльшагося (-уюся) раба Твоего (рабу Твою), брата нашего (сестру нашу) (*имярек*)<sup>3</sup> ... После этой молитвы читают: «Вечная память рабу Твоему (рабе Твоей) (*имярек*), Господи».

«Последование» читается с той целью, чтобы милосердие Божие по молитве нашей за умершего облегчило душе горечь при расставании с телом и первый момент пребывания души вне тела.

Вот молитвенные прошения из этого канона: «Умер-

<sup>2</sup> Текст «Последование по исходе души от тела» можно найти практически в любом православном молитвослове.

<sup>3</sup> Когда мы видим в молитвослове указание «имярек», то вместо этого слова произносим имя поминаемого.

ший отошел от нас, на Тебя, Спаситель, надежду возложив. Ты же, Господи, Бог Многомилостивый, даруй ему щедрое прощение» (5-я песнь); «Услыши, Святая Троице, молебные слова, приносимые Тебе в церкви об усопшем, и Богоначальным Твоим светом озари душу, омраченную суетными привязанностями к земной жизни» (4-я песнь); «Едина Чистая и Непорочная Дево, Бога без семени рождшая, моли спастися души его (умершего)» (из начального тропаря).

Затем в течение трех дней над умершим читают Псалтирь. Ее начинают читать с прошения: «Молитвами святых отец наших, Господи Иисусе Христе, Боже наш, помилуй нас. Аминь». Далее читают предназначательные молитвы и те, которые, предваряют псалмы.

Псалтирь разделена на двадцать больших частей — на кафизмы. Перед каждой кафизмой повторяется трижды призыв поклониться Богу:

«Приидите, поклонимся Цареви нашему Богу.

Приидите, поклонимся и припадем Христу, Цареви нашему Богу.

Приидите, поклонимся и припадем Самому Христу, Цареви и Богу нашему».

После этого читается кафизма. По окончании нескольких псалмов, отделяемых словом «Слава», трижды говорится: «Аллилуя! (трижды). Слава Тебе, Боже!» и повторяется молитвенное прошение за усопшего из «Последования»: «Помяни, Господи Боже наш, в вере и надежди...». После этой молитвы продолжается чтение псалмов 1-й кафизмы (затем 2-й и так далее).

В каждой кафизме трижды читается «Слава», следовательно, трижды во время чтения кафизмы следует обращение к Богу с особым прошением (молитвой) о помиловании усопшего.

**Псалтирь читается непрерывно** (днем и ночью) над гробом христианина все то время, пока умерший остается непогребенным.

Так как у ближайших родных усопшего в первые три дня бывает много хозяйственных забот по организации похорон, то читать Псалтирь приглашают кого-либо из друзей, знакомых. Совершать чтение Псалтири по усопшему может всякий благочестивый мирянин.

Не без причины и не без цели Церковь с древнейших времен положила читать над гробом умершего книгу псалмов, а не другую книгу Священного Писания. Псалтирь воспроизводит все многообразные движения нашей души, живо сочувствует и нашей радости, и нашей скорби, много проливает утешения и ободрения в наше скорбящее сердце. Смерть близких возбуждает в нас столько разнообразных чувств и мыслей! Чтение же Псалтири служит молитвой ко Господу об усопшем и утоляет скорбь близких о почившем...

Книга эта такова, что всякий молящийся и читающий ее может произносить слова ее как свои собственные, что нельзя сказать ни о какой другой книге. Поэтому, слыша над гробом христианина монотонный голос чтеца, воображаешь, что молитва богоухновенного царя-пророка Давида как бы произносится устами самого усопшего. Он будто бы сам из гроба умоляет милосердного Бога о своем помиловании.

**Вынос тела.** В любой день с момента смерти и до выноса гроба из дома над телом умершего священником служится чин отпевания (если не отпевается в церкви).

Гроб выносят из дома, обращая лицо умершего к выходу. При выносе тела провожающие поют песнь в честь Святой Троицы: «Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Безсмертный, помилуй нас», в ознаменование того, что умерший при жизни исповедовал Живоначальную

Троицу и теперь переходит в Царство бесплотных духов, окружающих Престол Вседержителя и немолчно воспевающих Ему Трисвятую песнь.

**Церковное отпевание.** В храме гроб с телом умершего ставят посреди церкви лицом к алтарю и по четырем сторонам гроба возжигают светильники.

Чтобы облегчить переход душе в другую жизнь, над гробом православного христианина читают канон и Псалтирь, а в церкви совершают чин отпевания. В это время душа усопшего имеет великую нужду в помощи Церкви.

Служба отпевания состоит из песнопений, в которых кратко изображается вся судьба человека — за преступление заповеди он снова обращается в землю, из которой взят: «Сам ты, Творец и Создатель человека, один бессмертен; а мы все земные, из земли созданы и в ту же землю возвратимся, как повелел Ты, Создатель: Ты — земля и в землю возвратишься. Туда-то все мы, земнородные, и пойдем, с надгробными рыданиями, возглашая песнь: алилуиа, алилуиа, алилуиа».

Но, несмотря на множество грехов, человек не перестает быть «образом славы Божией», а потому Святая Церковь молит Владыку и Господа по Его неизреченной милости простить усопшему грехи и удостоить его Царства Небесного; «Со святыми упокой, Христе, душу раба Твоего, где нет болезни, скорбей и страданий, но жизнь вечно блаженная».

Чтобы не оставить в страдающем сердце места для печали и ни одного облака сомнения, которое может родиться в душе при виде разрушения прекраснейшего из творений Божиих (человека), апостол Павел возвышает свой утешительный глас, переносит мысль нашу за пределы гроба и раскрывает перед нами дивные тайны будущего славного преображения тела че-

ловека (см. 1 Фес. 4:13-17). Наконец, Сам Иисус Христос устами священника утешает и обнадеживает нас, проливает отраду и радость в сердце, растерзанное горем и печалью: читается заупокойное Евангелие от Иоанна (см. Ин. 5:25-30).

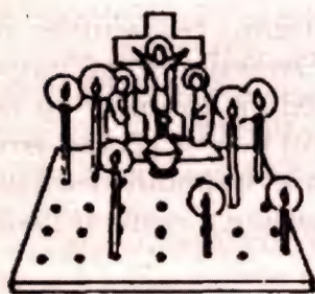
По прочтении Апостола и Евангелия священник читает **разрешительную молитву**. Этой молитвой разрешаются бывшие на умершем грехи, в которых он покаялся (или которые при покаянии не мог вспомнить), и умерший с миром отпускается в загробную жизнь. Текст этой молитвы тут же вкладывается священником в правую руку усопшего.

Последнее целование, или прощание с умершим, совершается при пении трогательных стихир (молитв): «Приидите, последнее целование дадим, братие, умершему, благодаряще Бога...». В переводе со славянского языка эта молитва звучит так: «Приходите, братья! Дадим последний поцелуй умершему, принося благодарение Богу. Вот он оставил родных своих и спешит к могиле, уже не заботясь о суете земной и о многострадальной плоти. Где теперь родные и друзья? Сейчас мы с ним разлучаемся... Помолимся же Господу, чтобы Он упокоил его».

Родные и близкие усопшего подходят ко гробу с телом, просят прощения за невольные обиды, в последний раз целуют умершего. После этого тело целиком закры-



вают погребальным покрывалом, и священник крестообразно посыпает его землей (или чистым речным песком) со словами: «Господня земля и исполнение ея (все, что наполняет ее), вселенная и вси живущии на ней».



Гроб закрывают крышкой, после чего уже не открывают.

При выносе гроба с телом из храма поется «Трисвятое». Лицо умершего обращают к выходу.

**Заочное отпевание.** Ранее заочное отпевание допускалось Церковью только в том случае, когда тело усопшего было не-

доступно для погребения (пожары, наводнения, войны и другие чрезвычайные обстоятельства). Сейчас это явление стало распространенным, — во-первых, из-за отсутствия храмов во многих городах и селах; во-вторых, из-за дороговизны транспортных и других похоронных услуг, вследствие чего родственники умершего христианина решают сэкономить на отпевании. Последнее крайне прискорбно, так как лучше отказаться от поминок, надгробного памятника, но приложить все усилия и привезти тело в храм, в крайнем случае, — позвать священника домой или на кладбище. Тем не менее, Церковь идет навстречу людям и при нужде совершает заочный чин отпевания.

Заочное отпевание нужно заказать в день похорон, не забыв взять в церковь свидетельство о смерти. Достаточно, чтобы в храме молился хотя бы один из родственников почившего. Священник даст ему венчик, свиток бумаги с текстом разрешительной молитвы и кулечек с землей. Как уже говорилось, венчик нужно

положить на лоб усопшего, молитву – в правую руку, а землю рассыпать по телу, или на опущенный в могилу гроб крестообразно – от головы к ногам и от правого плеча к левому. Бывает, что заочное отпевание совершается спустя какое-то время после похорон.

Отпевание, как и Крещение, совершается один раз. Но если нельзя доподлинно установить – был человек отпет или не был, нужно, не смущаясь, заказать заочное отпевание, и чем скорее, тем лучше.

**Погребение.** После отпевания гроб с телом усопшего переносят на кладбище, где его опускают в заранее вырытую могилу, которую выкапывают так, чтоб усопшего можно было бы опустить лицом к востоку. Так как восток символизирует страну света, радости и благодати, откуда пришел «Солнце Правды» Христос Бог наш, – Царство Небесное. При опускании гроба с телом в могилу вновь поется «Трисвятое». Все провожающие умершего в последний путь перед тем, как могилу начнут зарывать, бросают в нее по горсти земли. Таким образом усопшего предают земле в знак покорности Божественному определению: *ибо прах ты и в прах возвратишься* (Быт. 3:19). И при погребении совершается краткая заупокойная лития.

После погребения над могилой устанавливают крест, как символ того орудия, которым Христос победил смерть. Благодаря Кресту, на котором пострадал Христос, все мы имеем возможность, после всеобщего воскресения мертвых, обрести жизнь вечную в Царствии Божьем. Господь всех людей искупил Своей Кровью, только далеко не все люди пользуются этой возможностью спасения.

Крест – символ спасения – возвышается над могилой всякого христианина. Умерший веровал в Распятого на Кресте и покойится сном смерти под сенью креста.

Помочь родным умершего омыть его, облачить, помолиться о его упокоении — благочестивое дело. Не надо уклоняться от участия в нем: это последняя милость, которую мы можем оказать усопшему.



## ПОМИНОВЕНИЕ УМЕРШИХ

**Третий, девятый, сороковой дни, год памяти по умершему. Почему и как наши молитвы могут быть благотворны для умерших. Поминовение на Божественной литургии.**

**Третий день памяти по умершему.** Святая Церковь молится постоянно о всех «прежде почивших отцах и братьях наших», но она также совершает особое молитвенное поминовение о каждом усопшем, если есть к тому наше желание и нужда. Такое поминовение называется **частным**, к нему относятся третины, девятины, сорочины и годовщина.

О поминовении усопших в третий день после смерти повествует апостольское предание. В нем говорится, что Господь воскрес на третий день, поэтому и нам надо в этот день усиленно молиться Ему, памятуя о почившем, что скончавшийся крещен был во имя Отца, и Сына, и Святого Духа, Бога Единого в Троице. Кроме богословского значения поминовения усопшего в третий день, оно имеет еще значение таинственное, касающееся загробного состояния души. Когда преподобный Макарий Александрийский просил Ангела, сопровождавшего его в пустыне, объяснить значение церковного поминовения в третий день, то Ангел ответил ему: «Когда в третий день бывает в Церкви поминовение (за душу усопшего), тогда душа умершего получает от стерегущего Ангела облегчение в скорби,

которую чувствует от разлучения с телом, получает потому, что славословие и приношение в Церкви Божией за нее совершено, от чего в ней рождается благая надежда, ибо в продолжение двух дней позволяет душа вместе с находящимися при ней Ангелами ходить по земле, где хочет. Посему душа, любящая тело, скитается иногда около дома, в котором положено тело, и таким образом проводит два дня, как птица, ища себе гнезда. Добродетельная же душа ходит по тем местам, в которых имела обыкновение творить правду. В третий же день Тот, Кто Сам воскрес в третий день из мертвых, повелевает, в подражание Его Воскресению, вознести христианской душе на Небеса для поклонения Богу всяческих».

**Девятый день.** В этот день Святая Церковь совершає молитвы и Бескровную Жертву об усопшем также по апостольскому преданию. Преподобный Макарий Александрийский, по откровению ангельскому, говорит, что после поклонения Богу в третий день повелевается показать душе различные приятные обители святых и красоту рая. Все это рассматривает душа в шесть дней, удивляясь и прославляя Творца всяческих — Бога. Созерцая все это, она изменяется и забывает скорбь, которую чувствовала, находясь в теле и после выхода из него. Но если она виновна в грехах, то при виде наслаждений святых она начинает скорбеть и укорять себя: «Увы мне! Сколько я осутилась в этом мире? Увлекшись удовлетворением похотей, я провела большую часть жизни в беспечности и не послужила Богу, как должно, дабы и мне удостоиться сей благодати и славы. Увы мне, бедной!»

По рассмотрении же в течение шести дней всей радости праведных, душа опять возносится Ангелами на поклонение Богу.

**Сороковой день.** По установлению Церкви положено творить поминование по усопшим в продолжение сорока дней (сорохоуст), и особенно — в сороковой день (сорочины). Как Христос победил диавола, пребыв сорок дней в посте и молитве, так и Святая Церковь приносит милостыни и бескровные жертвы по усопшему, испрашивает ему у Господа благодать победить врага, воздушного князя тьмы, и получить Царство Небесное.

Преподобный Макарий Александрийский, рассуждая о состоянии души после смерти тела, продолжает: «После вторичного поклонения Владыка всех повелевает отвести душу в ад и показать ей находящиеся там места мучений, разные отделения ада и разнообразные мучения нечестивых (грешных людей), в которых души грешников непрестанно рыдают и скрежещут зубами. По этим разным местам мук душа носится тридцать дней (с девятого по сороковой), трепеща, чтобы и самой ей не быть заключенной в них. В сороковой день она опять возносится на поклонение Господу Богу, и теперь уже Судия определяет приличное ей по делам место заключения».

Что мы можем сделать для умерших в течение сорока дней после их смерти? Как только человек умер, необходимо сразу же **позаботиться о сорохоусте**, то есть ежедневном поминовении во время Божественной литургии в течение сорока дней.

Если смерть человека случится во время Великого поста, то в среду и пятницу каждой недели заказывают панихиды, а в субботы и воскресенья — обедни об упокоении души умершего. Сорохоуст во время Великого поста не заказывается, так как Божественная литургия в этот период каждый день не совершается.

Во время Пасхальной недели (первая неделя после Пасхи) панихид не бывает, ибо Пасха – это всеобъемлющая радость для верующих в Воскресение Спасителя нашего Господа Иисуса Христа. Поэтому в течение всей недели не заказывают панихид. Это начинают делать со вторника Фоминой недели (вторая неделя после Пасхи).

**В третий, девятый и сороковой** дни заказывают в церкви обедни и панихиды об упокоении усопшего (при этом называют его полное имя) и присутствие родственников на этих службах крайне желательно. Дома, в память о нем, собираются за трапезой его родные и близкие, чтобы в совместной молитве за него просить у Господа оставления грехов и упокоения души его во Царствии Небесном.

Хорошо также послать пожертвование монастырям, чтобы там молились об упокоении души усопшего.

**Годовая.** День смерти христианина есть день рождения его для новой, лучшей жизни. Вот почему мы празднуем память усопшего по истечении года со дня его кончины, умоляя благоутробие Божие, чтобы милостив был Господь душе его, подал ей вожделенное отечество в вечное наследие и сотворил ее жительницей рая.

Не только в годовщину смерти следует поминать усопшего, но и в дни его земного рождения, в дни его именин (день памяти святого, имя которого он носил). В дни памяти умершего закажите в церкви обедню о его упокоении, помолитесь за него дома, помяните его за трапезой.

**Почему и как наши молитвы могут быть благотворны для умерших.** Некоторые души спустя сорок дней оказываются в состоянии предвкушения вечной

радости и блаженства, а другие трепещут в ожидании вечных мучений, которые усилияются после Страшного Суда (второго Пришествия Господа, во время которого Он будет судить всех живых и мертвых). Но до этого все же **возможны изменения в загробной участи души**, особенно благодаря принесению за нее молитв Церкви и творению добрых дел в память об умершем.

Польза молитвы как общественной (церковной), так и частной (домашней) о душах, находящихся даже в аду, описана в житиях святых, в святоотеческих наставлениях.

Наши молитвы могут действовать на души усопших непосредственно, если они скончались в правой вере и с истинным раскаянием, пребывая в общении с Церковью и с Господом Иисусом Христом. В этом случае, несмотря на видимое удаление от нас, они продолжают вместе с нами принадлежать Церкви, одному и тому же Телу Христову (Еф. 1:23; Кол. 1:18). Скончавшиеся в правой вере и с истинным раскаянием перенесли в иной мир начаток добра или семя новой жизни, которое не успели сами раскрыть здесь и которое, под влиянием наших молитв, при благословении Божием, может малопомалу развиться и принести плод, подобно добруму семени в земле под живительным влиянием солнца.

Скончавшимся в нечестии и нераскаянности, совершенно погасившим в себе Дух Христов (1 Фес. 5:19), то есть отвергшим веру в Бога, помогут горячие молитвы еще живущих близких.

Святитель Епифаний, епископ Кипрский, поучает нас: «Живые и оставшиеся (на земле) веруют, что отшедшие и умершие не лишены бытия, но живы пред Богом. Святая Церковь научает нас о путешествующих братиях молиться с верою и упованием, что совершае-

мые о них молитвы полезны им, так надобно разуметь и о молитвах, совершаемых об отпевших от мира сего».

Панихида и домашняя молитва за усопшего, добрые дела, творимые в его воспоминание (милостыня и по-жертвования на храм), — все полезно для умерших. Но особенно полезно им **поминование на Божественной литургии**. Во время этой службы частицы, изъятые за живых и умерших, погружаются в Кровь Господню со словами: «Омый, Господи, грехи поминавшихся зде Кровию Свою Честною, молитвами святых Твоих». Ничего лучшего или большего мы не можем сделать для усопших, чем молиться о них, поминая на литургии. Было многоявлений усопших и других событий, подтверждающих, как полезно такое поминование представившимся. Умершие в покаянии, но не сумевшие явить его при жизни, освобождаются от мучений и получают упокойение.

В Церкви постоянно возносятся молитвы об усопших, а в коленопреклоненной молитве на вечерне в день Сотворения Святого Духа имеется особое прошение «о иже в аде держимых» (о тех, кто в аде содержится).

Святитель Иоанн Милостивый, Патриарх Александрийский, часто совершал Божественную литургию об усопших и рассказывал: «Один узник, за которого родители, почитавшие его умершим, трижды в год совершали Божественную литургию (в дни Богоявления, Святой Пасхи и Пятидесятницы), по освобождении из плена неожиданно явился домой к своим родителям и рассказал, что в эти самые дни приходил к нему в темницу некий славный муж: оковы спадали с ног узника, он делался свободным. В прочие же дни он опять содержался в оковах».

Итак, позаботимся же об ушедших от нас в иной мир, чтобы сделать для них все, что мы можем, памятуя о том, что *блаженны милостивые, ибо они помилованы будут* (Мф, 5:7).

## КАК МОЛИТЬСЯ В ДНИ ПОМИНОВЕНИЯ

**Значение 17-й кафизмы. Как правильно читать 17-ю кафизму. Дни особого поминовения всех умерших православных христиан. Частные родительские дни.**

**Значение 17-й кафизмы.** В течение всех сорока дней после смерти человека его родные и близкие должны читать Псалтирь. Сколько кафизм в день — зависит от



времени и сил читающих, но чтение должно быть непременно ежедневным. Когда прочитана вся Псалтирь, она читается сначала. Только не следует забывать, что после каждой «Славы» надо читать молитвенное прошение о поминовении усопшего из

«Последования по исходе души от тела».

Многие родные и близкие умершего, ссылаясь на то, что нет времени или нет навыка чтения по-церковнославянски, доверяют это чтение другим (читальщицам) за плату или иное вознаграждение. Бог слышит и такую молитву. Но молитва будет сильнее, искреннее, чище, если родной или близкий умершему

человек будет сам просить Бога о помиловании усопшего. Не стоит жалеть сил и времени на то, чтобы научиться читать по-церковнославянски и потом самому читать Псалтирь.

В третий, девятый и сороковой дни следует читать по усопшему особую кафизму (в нее входит только 118-й псалом). Ее называют **поминальной**. А в богослужебных книгах — «Непорочны», по слову, находящемуся в первом ее стихе: *Блажени непорочнии в путь, ходящии в законе Господни.*

У иудеев был такой обычай: во время Пасхальной вечери и по окончании ее петь псалмы и преимущественно псалом 118-й, посвященный исходу евреев из Египта. Согласно преданию, Христос с учениками вышел из дома, где совершилась Тайная Вечеря, при пении псалма, по всей видимости, именно этого: *И, воспев, пошли на гору Елеонскую* (Мф. 26:30)

Стих *Благословен еси, Господи, научи мя оправданием Твоим* (Пс. 118:12) всегда поется Церковью при погребении умерших, а кафизма (118-й псалом) читается в дни их особого поминовения.

В этой кафизме изображается блаженство ходивших в законе Господнем (то есть блаженство праведных людей, старавшихся жить по заповедям Божиим). Вот перевод некоторых стихов из этого 118-го псалма: *Как люблю я закон Твой! весь день размышляю о нем. Заповедью Твоею Ты сделал меня мудрее врагов моих, ибо она всегда со мною. Я стал разумнее всех учителей моих, ибо размышляю об откровениях Твоих. Я сведущ более старцев, ибо повеления Твои храню. От всякого злого пути удерживаю ноги мои, чтобы хранить слово Твое* (Пс. 118:97-101).

**Как правильно читать 17-ю кафизму.** Дома она читается так же, как и всякая другая.

1-й, 2-й, 12-й, 22-й, 25-й, 29-й, 37-й, 58-й, 66-й, 72-й, 73-й, 88-й стихи кафизмы читаются с припевом: «Упокой, Господи, душу раба Твого (рабы Твоей)».

Окончательные стихи первой половины кафизмы (92-й, 93-й): *Если бы не закон Твой был утешением моим, погиб бы я в бедствии моем. Всек не забуду повелений Твоих, ибо ими Ты оживляешь меня* – поются трижды. После этого еще раз повторяется припев.

Во второй части кафизмы (после слова «Среда») стихи 94-й, 107-й, 114-й, 121-й, 131-й, 132-й, 133-й, 142-й, 153-й, 159-й, 163-й, 170-й читаются с припевом: «Упокой, Господи, душу усопшего (-ей) раба Твоего (рабы Твоей)». В заключение поются трижды конечные стихи 118-го псалма (175-й, 176-й): *Да живет душа моя и славит Тебя, и суды Твои да помогут мне. Я заблудился, как овца потерянная: взыщи раба Твоего, ибо я заповедей Твоих не забыл*. После них еще раз повторяется припев с прошением упокоить душу того, за кого молятся.

После «Славы» читается молитвенное прошение. После кафизмы читаются положенные тропари (они указаны сразу после 118-го псалма в молитвослове), а за ними 50-й псалом и тропари непорочны, или тропари за упокой (всего их восемь) с припевом к каждому стиху из 118-го псалма: *Благословен еси, Господи, научи мя оправданием Твоим*.

После этих тропарей читается «Последование по исходе души от тела».

Следует обратить внимание на то, что в церкви во время панихиды 17-я кафизма разделяется на две половины (статьи) и читается она несколько по-иному, чем дома.

**Дни особого поминовения всех умерших православных христиан.** В русском народе есть обычай на-

зывать усопших, своих и чужих, старых и малых, родителями. Выражение «идти на родителей» означает идти на могилы умерших.

Представление умерших «родителями», то есть принадлежащими уже к роду отцов, к которым они отошли, пробуждает в нас благоговение к их памяти. В некоторые дни — в субботы — совершается вселенское поминование усопших. Эти дни получили название **родительских суббот**.

В субботу, а не в другие дни, полагается моление об умерших потому, что так установлено Православной Церковью: в каждую субботу недели, в день покоя, принято поминать своих умерших родных и близких.

Как поминать? В каждом православном молитвослове в конце утренних молитв есть подробные молитвы за живых и усопших. Не поленимся читать это небольшое поминование за своих почивших сродников, называя их имена, прибавляя молитвенное прошение об их упокоении из «Последования по исходе души от тела».

*Днями особого (сугубого) поминования усопших являются пять вселенских суббот.*

— **Мясопустная родительская вселенская суббота** бывает за две недели до Великого поста.

— **Троицкая вселенская родительская суббота** бывает перед днем Святой Троицы (на 49-й день после Пасхи).

— **Родительские вторая, третья и четвертая субботы Великого поста.** Вместо ежедневного поминования усопших во время Божественной литургии, какого не бывает во время Великого поста, Святая Церковь положила совершать усиленное поминование в эти три субботы.

*Существуют также и другие родительские дни.*

— **Вторник Фоминой недели.** Это девятый после Пасхи день (второй вторник после Пасхи).

— 11 сентября (по новому стилю), в день **Усекновения главы Иоанна Предтечи.**

— **Димитриевская родительская суббота** совершается за неделю перед 8 ноября по новому стилю (день памяти великомученика Димитрия Солунского). Установлена она благоверным великим князем Димитрием Донским. Одержав знаменитую победу на Куликовом поле 8 сентября 1380 года, святой князь Димитрий совершил поминовение павших воинов перед днем своего Ангела. Великий князь предложил Церкви творить это поминовение ежегодно, а народ прозвал эту субботу **Димитриевской.**

В эти дни закажите о своих умерших близких обедни или поминовение на проскомидии. Проскомидия в переводе с греческого языка означает «приношение». Для того чтобы заказать поминовение на проскомидии, христианину в храме нужно заполнить листок с заголовком «Об упокоении», в котором перечисляются имена умерших (крещеных в православие и не покончивших жизнь самоубийством).

В родительские дни посетите могилы умерших, придите в церковь, помолитесь во время панихиды об их упокоении, дома читайте 17-ю кафизму, помяните умерших во время трапезы. Будет хорошо, если все это вы исполните вместе со своими детьми. Если они малы, вспомните вместе с ними дедушку, бабушку, других родных, расскажите о них, что знаете. Научите своих детей хотя бы в краткой молитве обращаться к Богу: «Упокой, Господи, души усопших раб Твоих, всех наших родных и близких, и даруй им Царствие Небесное».

## ПОМИНАЛЬНАЯ ТРАПЕЗА

Благочестивый обычай поминать умерших за трапезой известен очень давно. Этот обычай описан еще у пророка Иеремии: у древних иудеев было обыкновение в утешение об умершем преломлять для них хлеб (см. Иер. 16: 7). Словами преломлять для них хлеб пророк свидетельствует, что поминать умерших хлебом, а тем более с молитвами, — полезно для душ почивших.

Но вот как именно за обеденным столом поминать усопших родных? Что читать? Как себя вести? Трудные вопросы. Не случайно многие поминки превращаются для родственников лишь в повод собраться вместе, обсудить последние новости, вкусно поесть, тогда как православные христиане и за поминальной трапезой должны молиться за своих братьев по вере.

В этой главе приводятся советы и пожелания по этому поводу различных людей, живущих по вере. Это не церковные правила, не Устав, а обобщенный опыт поминования усопших.

1. Если поминки (третий, девятый, сороковой дни, годовщина) приходятся на время Великого поста, то в первую, четвертую и седьмую неделю поста родные и близкие усопшего никого не приглашают. Эти недели особенно строгие. Пусть за столом будут лишь самые-самые близкие: мать или отец, жена или супруг, дети или внуки.

Если поминальные дни приходятся на будни других недель Великого поста (то есть кроме первой, четвертой и седьмой) то они переносятся на ближайшие (предстоящие) субботу или воскресенье. Это называется встречным поминовением. Делается это потому, что праздничными днями Великого поста считаются субботы и воскресенья: только в эти дни совершаются Божествен-

ные литургии святителя Иоанна Златоуста (в субботу) и святителя Василия Великого (в воскресенье).

2. Если поминки приходятся на Светлую седмицу (первая неделя после Пасхи), то в эти первые восемь дней после Пасхи не читаются молитвы за усопших, не совершаются по ним панихиды. Вместо панихиды в Церкви поется Пасхальный канон.

Поминать усопших Православная Церковь разрешает со вторника Фоминой недели (вторая неделя после Пасхи): с этого дня в храме по усопшему можно заказывать сорокоуст, обедню, проскомидию и панихиду.

Дома келейно со дня Пасхи до вторника Фоминой недели по усопшему читают только Пасхальный канон<sup>4</sup>.

3. Не следует поминать усопшего за столом водкой или другими алкогольными напитками (даже если умерший человек и любил выпить!). Поминки – это дни скорби, усиленной молитвы за душу умершего, которой, может быть, очень тяжело. Так неужели душа будет в том мире легче, если мы здесь будем услаждать себя вином?

4. За столом лучше прочитать или спеть те молитвы, которые знает большинство присутствующих, а не обсуждать политические новости, бытовые проблемы.

5. Поминальная трапеза, которую устраивают родные и близкие покойного, – это своего рода милостыня для всех, кто на ней присутствует. Отсюда происходит желание хозяев угощать всех повкуснее, посытнее. Но нужно соблюдать постные дни, установленные Церковью. Умерших поминают той едой, какая положена в день поминок в среду, пятницу, в дни длительных постов – постной, в мясоед – скоромной.

<sup>4</sup> Текст Пасхального канона можно найти практически в каждом православном молитвослове.

6. Перед поминальной трапезой читают 17-ю кафизму. Молитвы читают перед святыми иконами, перед зажженными лампадой или свечами. В это время с особой силой должно звучать прошение помиловать усопшего.

В конце поминальной трапезы попросите у Бога за всех усопших: «Подаждь, Господи, оставление грехов всем прежде отшедшим в вере и надежди воскресения, отцем, братиям и сестрам нашим и сотвори им вечную память»; «Вечная память» (*трижды*). Далее следует краткое прошение, которым в земной жизни Сам Спаситель кончил Свою последнюю трапезу: «Благословен еси, Господи, научи мя оправданием Твоим».

7. Непосредственно перед началом поминальной трапезы читают молитву «Отче наш». Первым блюдом, которое по праву родства и близости к покойному сначала отведывают его ближайшие родственники и друзья, является кутья. Это отваренные зерна пшеницы, смешанные с медом. Если пшеницы и меда нет, то используют отваренный рис с изюмом. Зерна служат символом воскресения, а мед или изюм — сладости, которой наслаждаются праведники в Царствии Небесном. Кутья освящается в храме во время панихиды.

Затем кутью понемногу отведывают все присутствующие. Подают ее, по обычаю, в третий, девятый и сороковой дни поминовения.

После еды читают благодарственные молитвы: «Благодарим Тя, Христе Боже наш», «Достойно есть».

8. Самое главное — молиться об упокоении и помиловании души умершего человека. Может так случиться, что в доме ничего не останется, кроме воды и сухарей, не будет даже кутьи. Неужели поминовение будет хуже? Если не окажется в доме и молитвослова,

то читайте те молитвы, которые знаете по памяти, обратитесь к Богу своими словами, лишь бы только воздыхание ваше за души умерших шло от сердца. Если же молитвослов есть, лучше молиться по нему, как приведено выше.

Молиться (принимать участие в чтении, пении молитв) нужно всем, кто собрался за поминальной трапезой, ибо, где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них (Мф. 18: 20).

Будем же помнить, что сердцеведец Бог судит не только дела, но и намерения. И если мы серьезны, если мы готовы потрудиться (а молитва есть труд!) ради упокоения душ наших усопших, если мы верим, что по нашим трудам молитвенным, по вере нашей и милости не придет облегчение тем, за кого мы молимся, то Бог, будем надеяться, и услышит нас, ведь сказано Самим Спасителем: *И все, чего ни попросите в молитве с верою, получите* (Мф. 21:22).

## НЕКОТОРЫЕ ЗАМЕЧАНИЯ ОБ ОБРЯДЕ ПОГРЕБЕНИЯ

Необходимо обратить внимание православных христиан на некоторые важные особенности, дополняющие знания верующих об обряде погребения и о поминовении усопших.

1. Православная Церковь напутствует своих чад в загробную жизнь Таинствами Покаяния, Причащения и Соборования (Елеосвящения). Были случаи явления усопших, которые свидетельствуют о том, что ради этих Таинств они помилованы за гробом. А святитель Иоанн Златоуст говорит, что тот, кто скончается в день или час принятия Святых Христовых Тайн, проходит мытарства без задержки и сподобляется Царства Небесного.

2. Как заказать поминовение об усопшем во время Божественной литургии? Прийти в храм до начала богослужения и заказать обедню об упокоении (назвать полное имя умершего). После службы взять просфору и съесть ее натощак, в память об усопшем.

3. В церкви молиться можно только о крещеных. Нельзя отпевать, равно как совершать любые церковные поминовения некрещеных или иноверцев.

4. В храме в первый день Пасхи и Рождества Христова отпевание не совершается.

5. Обычай поминать умерших в Пасху на кладбище — противоречит церковным правилам (Уставу): до вторника 2-й седмицы по Пасхе Церковь открыто не молится за усопших, только тайно, на проскомидии.

6. Нельзя готовить скоромный поминальный стол во время постов, по средам и пятницам, а также в эти дни приносить скоромное в церковь на канун.

Церковь не молится за человека, покончившего жизнь самоубийством. Если же самоубийца до своей смерти находился под наблюдением врача и совершил непоправимый свой поступок в невменяемом состоянии, то нужно принести справку о его болезни в епархиальную каноническую комиссию, где дадут разрешение на церковное отпевание.

Жизнь, какой бы трудной она нам ни казалась, надо прожить терпеливо, надеясь на Бога, на Его милость. Самоубийца же своим поступком отвергает от себя милость Божию и жизнь — этот бесценный и великий дар, который дал ему Бог. Милостыню же можно подавать, но не называя имени самоубийцы. Бог знает и видит, во имя кого совершается такое пожертвование.

Хорошо подавать за усопших духовную милостыню (духовные книги). Духовная милостыня ценнее материальной в очах Божиих, насколько душа дороже тела.

7. В других трудноразрешимых случаях необходимо обращаться к священникам или в епархиальное управление той области, в которой вы живете.

## СУЕВЕРИЯ, СВЯЗАННЫЕ С УСОПШИМИ БЛИЗКИМИ И ПОВЕДЕНИЕМ НА КЛАДБИЩЕ

Таинство смерти всегда будоражило умы людей. Невозможность заглянуть до срока за границу земной жизни делала «тот свет» пугающим и притягивающим одновременно. В основном именно это обстоятельство породило у людей множество предрассудков и примет, связанных со смертью. Многие из них появились еще во времена язычества, но «благополучно» перекочевали в наши дни.

Так одним из суеверий являются такие действия, как помещение в гроб к умершему различной пищи, графина с водкой. Оставление на могиле покойного перевернутого горшка якобы для того, чтобы покойному «на том свете» было из чего пить. К тому же относится переворачивание на могиле горшка с тлеющими углями для «согревания покойника». Также к вредному суеверию, имеющему свои корни в народной магии, относится закапывание на перекрестках, чужих полях предметов, связанных с покойником, — мыла, расчески и т.п. С этими действиями связано суеверие, что покойник не найдет дороги домой.

В древнерусском «Слове св. Григория» (по Чудовскому списку XVI в.) осуждаются сатанинские дела, например выметание со двора и сжигание мусора в Великий четверг для «согревания покойников».

К очень вредным суевериям относится мысль, что земля с могилы помогает побороть страх, тоску и болезнь. Для этого землю со свежей могилысыплют род-

ственникам усопшего за шиворот, натирают ею место около сердца, кладут в воду, которой обмываются. Дело в том, что могильная земля очень широко применяется во вредоносной магии и колдовстве. Часто приходится видеть людей, жестоко пострадавших именно от могильной земли. Не разрешайте никому ставить над собой «опыты» с этой землей, дабы не потерять душевное и физическое здоровье. Здесь не говорится о песке с могил святых, который воспринимается христианами как святыня.

К следующему суеверию относится поверие, что в случае недостаточных размеров могилы, когда ее приходится расширять, вскоре за погребенным туда отправится новый покойник. Это же касается и тех случаев, когда могила оказывается велика. Не пугайтесь, если осыпаются края могилы или туда упадет кто-нибудь по неосторожности. Ничего страшного в этом Православная Церковь не видит.

К суевериям относится и бросание денег в могилу якобы для того, чтобы покойник выкупил себе место на том свете.

Недопустимо также разжигание костров на могиле мертворождённого ребенка.

Также суеверием является хождение до рассвета в первый день Пасхи на кладбище просить прощение у матери и отца тех, кто был проклят покойными родителями. Считалось, что если в это время в земле раздастся гул, то это означает, что отец или мать простили свое дитя, и потому их приняла земля, которая раньше не принимала их за грех проклятия.

Следующим суеверием является заглядывание в печку или в бочку по возвращении с кладбища, чтобы не бояться покойника.

Церковь выступает против бросания на Фоминой неделе пищи в воду семьями, где есть утопленники.

Еще одним суеверием является натапливание бани для мертвцев на Фоминой неделе, закапывание пасхальных яиц в могильный холм.

## РЕШЕНИЕ НЕКОТОРЫХ ВОПРОСОВ И НЕДОУМЕНИЙ

(Извлечено из книги «Православно-догматическое богословие» митрополита Московского Макария)

Нельзя оставить без разрешения некоторые вопросы и недоумения, которые возникают при рассмотрении церковного учения о молитвах об умерших или предлагаются и высказываются людьми неправославно мыслящими.

**Обо всех ли умирающих без покаяния и причащения Святых Христовых Тайн не должно молиться?**

Нет, Святая Церковь строго различает тех, кто умирает нераскаянным и без причащения Христовых Тайн по собственной вине и упорству, и тех, кто не успевает перед своей кончиной сподобиться Таинства Покаяния и Евхаристии потому, что подвергается, по независящим от них причинам, внезапной или насильственной смерти. Вследствие того, например, о самовольных или нераскаявшихся еретиках Церковь не молится; обо всех чадах своих, скончавшихся напрасной (внезапной) смертью, она, с сокрушением истинной матери, умоляет Господа помиловать их.

**Для чего молиться о тех умерших, кто покаялся перед смертью и, следовательно, получил от Господа через Таинство Покаяния прощение и разрешение грехов своих?**

Во-первых, все ли кающиеся приносят перед смертью надлежащее покаяние: искреннее, глубокое, живое, вполне достаточное для того, чтобы удостоиться от Праведного Судии совершенного разрешения (прощения) От грехов? Все ли бывают способны к такому покаянию в тяжкие и страшные минуты смерти? Очевидно, что для всех этих покаявшихся необходимо представительство Церкви, которое бы могло восполнить то, чего у них недоставало.

Во-вторых, от приступающих к Таинству Покаяния требуется, чтобы они не только исповедовали перед Богом свои грехи, но потом действительно отвратились от них и принесли плоды достойные покаяния (Иез. 18: 21-22; Мф. 3: 8; Деян. 3: 19; Откр. 2: 5). А все умирающие после принесенного ими покаяния не успевают самым делом оправдать и завершить то, чему в покаянии полагают только начало. Вот это недостающее у всех умирающих вскоре после покаяния и восполняет постепенно Церковь своими молитвами.

В-третьих, для того чтобы удостоиться по смерти Небесного блаженства, необходимо получить от Бога прощение грехов и через это действительно очиститься и исцелиться...

**Как согласовать представительство Церкви и молитвы живых об умерших с учением слова Божия о том, что Христос есть Единый Посредник между Богом и человеком (1 Тим. 2: 5) и принес совершенное удовлетворение за всех грешников (Гал. 3: 13; Евр. 7: 28)?**

Точно так же, как согласовываются представительство Церкви и молитва живых о живых, которые заповедует нам само же Слово Божие (Иак. 5: 17). Церковь представляет перед Богом за умерших, как и за живых, не собственным именем, а именем Господа Иисуса Христа (Ин. 14: 13-14) и силой Его же Бескровной Жертвы, кото-

ную не перестает приносить о спасении всех живущих и умерших. Церковь заботится о том, чтобы ее молитвами и ходатайством было даровано ее чадам спасение через Единого Посредника между Богом и людьми — «Человека Христа Иисуса, предавшего Себя для искупления всех» (1 Тим. 2: 5-6).

**Как согласовать учение о благотворном влиянии молитв церковных на умерших с учением Слова Божия о том, что человекам положено однажды умереть, а потом суд (Евр. 9: 27), и что на суде Бог воздаст каждому по делам его (Рим. 2: 6)?**

После смерти, действительно, бывает для каждого суд Божий и мздовоздаяние (воздаяние по делам) еще неокончательное (окончательно нерешенное). И в этом вновь обнаруживается бесконечная благость и милосердие к нам Господа, что даже по смерти, после частного суда, Он не окончательно наказывает грешников, а только предначинательно, и оставляет еще длинный период времени, в продолжение которого семя добра, с каким переходят покаявшиеся грешники в вечность, могло бы развиться (раскрыться) в них и очистить их от всякой скверны под благотворным влиянием молитв Церкви. По истечении же этого периода, когда бесконечная благость Господа совершил все, что можно совершить для блага искупленных Его Честною Кровию, бесконечная правда Его произведет Всеобщий и Последний суд, на котором окончательно воздаст каждому по его делам.

**Если и по смерти отпускаются некоторым христианам грехи по молитвам Церкви, то как же исполнится слово Апостола о том, что в день Последнего суда каждый получит соответственно тому, что он делал, живя в теле (2 Кор. 5: 10)?**

Слово Апостола непреложно, и оно исполнится как на всех людях, так и на христианах, которые после

смерти силой молитв церковных удостоятся получить отпущение грехов. Ибо такие христиане, находясь еще в теле, положили начало этому собственным раскаянием во грехах перед своей кончиной и, таким образом, еще в теле соделались достойными молитв церковных и способными воспользоваться ими за гробом.

**Если и умершие с покаянием грешники находятся во аде, то как же вспомоществуют их освобождению молитвы Церкви, когда из ада нет избавления и на Небо оттуда... не переходят (Лк. 16: 26)?**

Правда, в одном месте Священного Писания говорится о том, что из ада нет избавления и нет перехода на лоно Авраамово (Лк. 16: 26); но в другом месте читаем, что Христос Спаситель нисходил, по смерти, душой Своей во ад, яко (как) Бог, чтобы проповедовать там избавление и, как верует Церковь, извел (вывел) оттуда всех ветхозаветных праведников, или всех уверовавших в Него (1 Пет. 3: 19; Православное Исповедание веры. Ч. 1, ответ на вопрос 49).

Что же из этого следует? То, что, если для подобных евангельскому богачу (Лк. 16: 19, 25) нет избавления из ада, то для других, именно верующих в Господа Иисуса Христа, оно соделалось возможным после того, как Он уже разрушил ад и извел оттуда многих.

Как на Небе соответственно нравственному состоянию праведников есть различные мздовоздаяния, есть и многие обители (Ин. 14: 2), так, без сомнения, и во аде соответственно неодинаковому нравственному состоянию грешников есть свои, разные обители, затворы (здесь — темницы) и хранилища душ (3 Езд. 4: 32, 35, 41). И тогда как в одной из этих страшных обителей, подобно евангельскому богачу, страждут в пламени умершие в нераскаянности и неверующие (Лк. 16: 23), так в других могли обитать, конечно, без подобных

страданий, даже ветхозаветные праведники до самого пришествия к ним Христова и могут обитать умершие с истинным покаянием и верой в Господа Иисуса Христа грешники.

Как из первых обителей или затворов адских нет избавления для узников по самому их нравственному состоянию, так из обителей последнего рода такое избавление уже имело место для праведников ветхозаветных и может иметь место для скончавшихся в вере и покаянии грешников.

И в темницах обычных бывают преступники, для которых, по законам, невозможно избавление и уже определена смертная казнь, и преступники менее виновные, которые, с помощью близких, могут получать и часто получают свободу; то же самое следует представлять и о темнице духов — аде (1 Пет. 3: 19).

Поэтому Православная Церковь молит Господа об избавлении именно из ада, а не из какого-либо другого места. Поэтому нельзя согласиться ни с теми, кто говорит, что души, по молитвам Церкви, освобождаются не из ада, а от мытарств, составляющих, таким образом, как бы особое, среднее, или третье место между Небом и адом; ни с теми, кто хотя и допускает, что души освобождаются из ада, но при этом признает ад как одно и то же с мытарствами, как особое, среднее место между небом и гееной. Нельзя, говорим, согласиться ни с теми, ни с другими, потому что среднего состояния душ по смерти, третьего места между Небом и адом, или гееной, Православная Церковь не допускает.

Не тщетны ли наши молитвы об умерших, если мы с достоверностью не знаем, какая их постигает участь, и, возможно, многие, о ком мы молимся, находятся уже в Царстве Небесном, а другие, по частному суду Божию, принадлежат числу отверженных?

Несмотря на все это, наши молитвы об умерших не суетны. Церковь учит нас молиться обо всех, скончавшихся в православной вере и с покаянием, исключая явных нечестивцев и нераскаянных; но принять или отвергнуть наши молитвы — это уже принадлежит Господу, Который знает *сущия Своя* (знает Своих) и достойные Его милости (2 Тим. 2: 19).

Наши молитвы о тех, кто, быть может, уже находится или на Небесах, или в числе отверженных, если не полезны им, то и не вредны. Но наши молитвы обо всех, благочестиво скончавшихся, только не успевших принести плодов, достойных покаяния, и потому не удостоенных еще Царства Небесного, без всякого сомнения, им полезны. Кроме того, молитвы об умерших во всяком случае полезны самим молящимся, по слову Псалмопевца: ...*молитва моя возвращалась в недро мое* (Пс. 34: 13) и слову Спасителя: ...*мир ваши к вам возвратится* (Мф. 10: 13).

«Если кто-нибудь, — замечает святой Иоанн Дамаскин, — хочет помазать больного миром (миро — состав из благовонных веществ, освящается архиереем по особому чину. — Ред.) или иным священным елеем, то сначала становится причастным помазания сам, то есть помазующий, а потом помазует больного: так всякий подвизающийся (здесь: заботящийся) о спасении ближнего сначала получает пользу сам, потом приносит оную (ее) ближнему; ибо не неправосуден Бог, чтобы забыть дела, по слову Божественного Апостола».

**Если Церковь молится обо всех, с покаянием скончавшихся, и ее молитвы сильны перед Богом и благотворны для них, то все ли, о ком она молится, спасутся и никто не лишится блаженства?**

На это скажем вместе со святым Иоанном Дамаскиным: «Пусть так! О, если бы сие исполнилось! Ибо сего-

то и жаждет, и хочет, и желает, о сем радуется и веселится Преблагой Господь, дабы никто не лишился Божественных даров Его. Ибо неужели Ангелам Он уготовал награды и венцы? Неужели для спасения духов Он пришел на землю, нетленно воплотился от Девы, соделался Человеком, вкусила страдания и смерть? Неужели Ангелам Он скажет: приидите, благословеннии Отца Моего, наследуйте уготованное вам Царствие? Ты не можешь сего сказать, противник; но все Он уготовал для человека, за которого и пострадал.

Ибо кто, составив (устроив) пир и созвав друзей, не пожелает, чтобы они все пришли и насытились благоего? Иначе для чего ему и пиршество готовить, как не для того, чтобы угостить друзей своих? И если мы о сем только заботимся, то что сказать должно о Великодаровитом, Едином по естеству, Преблагом и Человеколюбивом Боге, Который, раздавая и подавая, более радуется и веселится, нежели тот, кто приемлет и приобретает себе величайшее спасение».

Надо также не забывать, что обители у Отца Небесного многи и степени блаженства вечного будут весьма различны, соответственно самому достоинству тех, кто удостоится этого блаженства.

## СВЯТЫЕ ОТЦЫ О ПОМОЩИ УМЕРШИМ

• «Не напрасно бывают Приношения (Божественные литургии) за умерших, не напрасно молитвы, не напрасно милостыни. Все это установил Дух, желая, чтобы мы приносили друг другу взаимную пользу. Смотри: тот получает пользу чрез тебя, а ты получаешь пользу ради него. Ты истратил имущество, решившись

сделать доброе дело, и ты для него стал виновником спасения, а он для тебя виновником милостыни. Не сомневайся, что это принесет добрый плод. Не напрасно диакон возглашает: о иже о Христе усопших, и о иже памяти о них совершающих. Не диакон изрекает эти слова, но Дух Святый; разумею дарование Его. А ты что говоришь? Жертва в руках священнослужителей и все предлежит уготованное; предстоят Ангелы, Архангелы, присутствует Сын Божий; все стоят с таким трепетом; те предстоят, возглашая среди общаго молчания; и ты думаешь, что это бывает напрасно? В таком случае и все прочее напрасно: и приношения за Церковь, и за священников, и за всех христиан. Но да не будет! На-против, все это совершается с верою. Для чего, думаешь ты, бывают приношения за мучеников, и они призываются в этот час? Хотя они — мученики, хотя это — приношения за мучеников, но великая честь быть воспомянутым в присутствии Господа, во время совершения такой смерти, Страшной Жертвы, неизреченных Таинств. Как пред лицем сидящего царя всякий может испрашивать, чего хочет, когда же он встанет со своего места, тогда, что бы ни говорил, будет говорить напрасно; так и здесь: пока предлежат Таинства, то для всех величайшая честь — удостоиться поминовения. Смотри: здесь возвещается то Страшное Таинство, что Бог предал Себя за вселенную. Вместе с этим тайнодействием благовременно воспоминаются и согрешившие» (Св. Иоанн Златоуст).

• «Поистине достойны слез грешники; когда они предстанут пред Престолом Христовым, какие они услышат слова, какие потерпят мучения! Напрасно жили они; или лучше, не напрасно, а во вред себе. И о них прилично сказать: добрее было бы им, аще не бы родились (Мк. 14, 21). Что, в самом деле, пользы, скажи мне, истратить

столько времени во вред себе самому? И если бы только оно было истрачено напрасно, то разве маловажна была бы потеря? Скажи мне: если бы какой-либо наемник потрудился напрасно двадцать лет, то не стал ли бы он плакать и рыдать и считать себя несчастнее всех? А этот всю жизнь трудился напрасно, и ни одного дня не жил для себя, но для удовольствий, для роскоши, для любостяжания, для греха, для диавола. О нем ли не будем плакать, скажи мне? Его ли не постараемся исхитить от опасностей? Есть, подлинно есть возможность облегчить его наказание, если пожелаем. Так, если будем совершать за него частые молитвы, если будем подавать милостыню, — то, хотя он сам был и не достоин, Бог услышит нас. Если ради Павла Он спасал других, и ради других милует иных, то не сделает ли того же самого и ради нас? Из собственного его имения, из твоего, из чего хочешь, окажи помощь; возлей на него елей, или, по крайней мере, воду. Он не может предъявить собственных дел милосердия? Пусть будут хотя родственные. Не имеет совершенных им самим? Пусть будут совершенные за него. Таким образом жена может ходатайствовать за него с дерзновением, представив за него потребное для спасения. Чем в больших он виновен грехах, тем более необходима для него милостыня. И не поэтому только, но и потому, что теперь она уже не имеет такой силы, но гораздо меньшее. Не все равно, творит ли ее кто сам, или за него. Итак, чем она менее по силе, тем более мы должны увеличивать ее по количеству» (Св. Иоанн Златоуст).

• «В завещании твоем вместе с детьми и родственниками твоими поставь наследником и Владыку: пусть в твоей хартии будет имя и Судии; да не будут в ней забыты и нищие. За успех сего я ручаюсь. Чрез сие я не подаю случая и предлога не подавать милостыни в жизни, но сберегать оную к раздаянию по смерти. Ибо

сие совершенно нелепо и беззаконно, и противно Божественным заповедям. Напротив, весьма похвально, Богу весьма угодно и приятно, чтобы каждый и благочестивый, любящий Христа, человек очищал себя добрыми делами, удаляясь всякой нечистоты, прилепляясь к светлым заповедям Божиим; чтобы при кончине со дерзновением мог сказать Господу: «Готово сердце мое, Боже, готово сердце мое»; и таким образом мог с радостью выйти в сретение Ангелам, побуждающим его к скорейшему исходу. Впрочем, сие на немногих и редко сбывается, по слову Спасителя, Который говорит, что мало спасающихся. Но Высочайшая Премудрость рекла сие не просто, а, так сказать, удивляясь, что мало спасающихся. Итак, когда трудно найти кого-либо такого, который бы принадлежал к числу первых, то мы необходимо допускаем последнее, на основании апостольских и отеческих изречений, чтобы и усопшим по благодати Божией принести пользу, усугубить братолюбие, утвердить надежду воскресения, молитву к Богу, дать сильнейшие побуждения к ревностному стечению в храмы Божии и распространить благотворительность к бедным» (Св. Иоанн Златоуст).

«Ежели ты в жизни не успел благоустроить всего касательно спасения души твоей, то, по крайней мере, при кончине заповедуй твоим родственникам, чтобы они по смерти препроводили к тебе твое имение, и оказали тебе помощь добрыми делами, т. е. милостынями и приношениями. Таким образом, ты уже здесь примиришься с Искупителем: ибо сие Ему приятно и благоугодно» (Св. Иоанн Златоуст).

«Преимущественно пред вами озабочиваются, чтобы за умерших приносима была Бескровная Жертва, благотворнее которой для усопшего нет ничего, и ничто другое не может послужить источником радости и про-

священия, и единения с Богом наравне с этим Священ-  
нодейством, в котором за нас, непотребных, изливается  
Самая Кровь Господня и жрется, т. е. приносится, Боже-  
ственное Тело. Сию-то Жертву, как сродники усопшего  
по плоти, так и соединенные с ним по духу, приносят  
ежедневно в течение целого года и всей своей жизни, и  
чем чаще приносят, тем больше пользы доставляют и  
получают» (Блаженний Симеон Фессалоникийский).

«О том, что касается кончины нашей, страшной и  
неотвратимой, должны мы заботиться постоянно, не-  
престанно и во всякое время. Обращать к этому взор  
свой нам нужно так же часто, как и памятовать о Боге,  
т. е. как часто мы вдыхаем воздух. Ибо сказано: «Помни  
последняя твоя, и во веки не согрешиши. Угови ко  
исходищу дела твоя». К этому-то должна быть направ-  
лена вся наша забота; отсюда — удаление от мира, и пустынничество,  
и уединение, и подвижничество: чтобы,  
когда придет конец, мы обрелись готовыми. Ибо так  
учит Тот, Кто пришел спасти нас и спас нас: «Будите,  
— говорит, — готовы, яко не весте, в кий час Господь  
ваш приидет; также: аще бы ведал господин храмины,  
в кий час тать приидет, ведал убо бы и не бы дал подко-  
пати дому своего. И вы убо будите готовы, яко в онъже  
час не мните, Сын Человеческий приидет». Посему все  
мы и всегда должны быть готовы к исходу и заботить-  
ся не о том только, что здесь последовало с другими,  
но о самих себе и о том, что случается с нами, не будут  
ли ныне же восхищены от нас души наши? Тогда какая  
будет нам польза от того, о чем мы теперь заботимся?  
Итак, мы должны отложить попечение о настоящем,  
должны смиряться, каяться, исповедываться Богу, при-  
зывать Его на милость, стараться быть причастниками  
Таинства Причащения и постоянно совершать сие со  
вниманием и в смирении души: ибо это-то и значит

быть с Богом и Богу быть с нами, ради чего Он и воплотился» (Блаженный Симеон Фессалоникийский).

«Частица, вынимаемая на Проскомидии за Литургией во время Страшного Жертвоприношения и поминования над нею отшедшего, соединяет его с Богом и дает возможность невидимо быть причастником Его и иметь общение с Ним» (Блаженный Симеон Фессалоникийский).

«Третины совершаются для того, чтобы показать, что умерший получил бытие от Троицы и что он перешел в блаженную жизнь, возвратившись в первоначальное, или в еще лучшее состояние. Девятины — для того, чтобы невещественный дух его сопричен был со святыми духами — Ангелами, которым он подобен по природе и которые разделяются на девять чинов, и таким образом тройственno возвещают и прославляют Бога в Троице, а вместе — чтобы почивший соединился и с душами всех святых. Сороковой день — ради вознесения Спасителя, совершившегося в сороковой день по воскресении, — для того, чтобы и усопший, воскресши тогда, как бы вознесся, восхищенный на облаках, и предстал Судии, и таким образом всегда был с Господом» (Блаженный Симеон Фессалоникийский).

«Итак, приносящий Жертву (молитву и милостыню) за усопшего должен то же иметь в мыслях, что имеющий малолетнего сына слабого и немощного, который, когда сын его занеможет, с верою приносит за него в храм Божий свечи и фимиам с елеем, и все это сжигает за отрока, но не сам отрок все это держит и приносит; как бывает с отрицаниями и обетами при Божественном возрождении. Так должно себе представлять, что и усопший сам держит и приносит свечи с елеем (масло для лампад) и все дары, приносимые для спасения его; и таким образом, благодатию Божию несуетны будут усилия к достижению того, к чему он стремится с верою.

Ибо благоглаголивые апостолы, освященные учители и духовные отцы, по достоинству их будучи исполнены Божественного Духа, и по мере вместимости приявшие исполнившую их восторга силу Его, богоухновенными устами богоугодно учредили Литургии, молитвы и псалмопения и годичные воспоминания о усопших» (Преп. Иоанн Дамаскин).

• «Превеликая будет польза душам, о которых моление возносится в то время, как Святая предлежит и Страшная Жертва совершается (на Божественной Литургии)» (Св. Кирилл Иерусалимский).

• «Однажды преподобный Макарий Египетский (IV век) шел по пустыне и, увидев лежавший на земле череп, спросил его: «Кто ты такой?» Череп ответил: «Я был главным языческим жрецом. Когда ты, авва, молишься о находящихся в аде, мы получаем некоторое облегчение». Преподобный спросил: «Каковы эти мучения?» «Мы находимся в великом огне, — отвечал череп, — и не видим друг друга. Когда же ты молишься, мы начинаем немного видеть друг друга, и это служит нам некоторым утешением». Услышав такие слова, преподобный прослезился и спросил: «Есть ли мучения еще более жестокие?» Череп ответил: «Внизу, глубже нас, находятся те, которые познали Имя Божие, но отверглись Его и заповедей Его не соблюдали. Они терпят еще более тяжкие муки».

• «Святая преподобная Афанасия (IX век) просила совершать Литургию за нее в течение 40 дней и в заключение сказала: «Да будет всем известно, что творимая за душу милостыня и иерейская молитва (на Литургии) умилостивляет Бога. Если души усопших грешны, то через это они получают прощение грехов; а если чисты и праведны, то творящие поминование сами на себя через это низводят милости Божии».

# ОБ УМИРАЮЩИХ, ПО ЧЕЛОВЕЧЕСКОМУ МНЕНИЮ, ПРЕЖДЕВРЕМЕННО

## Урок из жития мученика Уара — память его 1 ноября по новому стилю

Смерть — общий удел живущих на земле, и рано или поздно на каждого из нас она наложит свою руку. Однако не всех она в одно и то же время переселяет в иной мир, но одних раньше, других позже. Одних она настигает в глубокой старости, уже насытившихся земной жизнью, других безжалостно похищает в летах зрелых, некоторых неожиданно уносит она в пору юности, в пору свежести и расцвета сил, надежд и ожиданий, а иных в раннее утро человеческой жизни — во младенчестве. Убежденные в неизбежности смерти, мы спокойнее примиряемся с ней, когда видим, что она уносит из нашей среды старцев недужных и слабых, которым уже и жить-то стало в тягость. Но с глубокой жалостью и неутешными слезами провожаем мы в могилу тех, кого смерть застигла в летах зрелых или юных, после кого остаются горемычные вдовы и бесприютные сироты-малолетки или немощные старцы родители. В этих случаях мы обыкновенно говорим: как рано, как преждевременно умер такой-то или такая-то. Зачем Господь лишил полезного и хорошего человека жизни и через это сделал несчастными его близких? Иногда эти сетования переходят в дерзкий ропот, являются причиной мрачного отчаяния, недовольства жизнью. Но можно ли смерть человека, умершего раньше старости, считать преждевременной, можно ли безутешно скорбеть о таком человеке и увеличивать свою скорбь горьким ропотом на Бога? Прекрасный ответ на этот вопрос мы можем найти в жизни мученика Уара, пострадавшего в IV веке. Будучи воином, он любил посещать христиан,

заключенных в темницах, омывал их раны, приносил им пищу, утешал их. За свое братское отношение к гонимым мученикам он был вызван на допрос. Здесь мужественно объявил он себя христианином, за что был предан жестоким пыткам и усечен мечом. Одна благочестивая вдова по имени Клеопатра, уважая мученика за его твердость в вере и добродетель, с честью похоронила его тело, а впоследствии на могиле воздвигла храм. Вскоре после освящения храма добрую женщину постигло тяжкое горе: захворал и умер ее единственный сын, еще молодой, но уже достигший почестей воинских... Любящая мать, безутешно рыдая о сыне, поверглась над гробом святого Уара и всей силой души умоляла его испросить для нее у Бога милость — воскресить ее сына. Скорбь, слезы, пламенная молитва утомили ее, она заснула, и во сне ее озарило дивное видение: святой Уар предстал пред ней с ее умершим сыном, и оба они были в блестящих одеждах, в сияющих венцах, радостные, окруженные необыкновенным светом. Из этого видения Клеопатра поняла, что преждевременная, по ее мнению, смерть сына не есть несчастье, погубившее сына и отравившее жизнь матери, но есть благая часть его — переход из жизни временной к райской радости в Жизни Вечной, к такой радости, какой бы здесь на земле сын ее не испытал, хотя бы прожил еще многие годы. Само собою понятно, что, убежденная в блаженной участи своего сына, Клеопатра скорбеть безутешно перестала, и, раздав нуждающимся свое имущество, сама поселилась при храме мученика Уара и до конца дней своих постилась и молилась. И премудро, истинно по-христиански поступила Клеопатра, оставив напрасную скорбь и земные печали и смиренно покорившись воле Божией. Так точно и все мы, христиане, должны твердо помнить, что смерть бывает преждев-

ременна только по нашему слабому рассуждению, а по премудрому Божию усмотрению всякий умирает своевременно: в ту пору, когда его душа всего более созрела для перехода в жизнь иную. Ведь Сам Христос учил, что всеуправляющая десница Божия всегда простерта над миром, охраняет и спасает сынов земли. Веря в такое милосердие Создателя по отношению к нам, мы должны быть убеждены, что и самая смерть постигает нас не случайно, но по Его воле. А воля Его, как благая и совершенная, все направляет к нашему счастью и блаженству, следовательно, и умираем мы в самую благоприятную для нас минуту. Поясним эту мысль так: вся наша жизнь, с ее началом и концом, с ее последствиями, вполне открыта пред очами Всевидящего Бога. И подобно тому как искусный живописец, заканчивая свою картину, внимательным взглядом замечает ее недостатки и искусственным движением кисти исправляет и дополняет картину, и потом уже выносит ее из мастерской, так Господь Бог Своим премудрым Промыслом направляет нас к целям, Им же Самим намеченным для нашего существования. И когда эти цели нами достигаются, когда земной жребий нами выполнен, когда все, к чему мы призваны, нами совершено, тогда Он и вызывает нас в иной мир, для иной жизни, хотя бы, по нашему человеческому рассуждению, и не настала для этого пора, то есть не приблизилась еще старость. Кроме того, Господь по Своему милосердию спасает нас от нас же самих, от различных зол и бед житейских; знает, например, Господь, что такой-то человек, если проживет еще, то впадет в тяжкие и нераскаянные грехи, и призывает его к Себе, тем самым предупреждая эти бедствия. Или видит Господь, что человек изнемог и устал на жизненном пути, и чтобы он не пал в борьбе с невзгодами, зовет его к Себе. По нашему ограниченно-

му разуму, мы не видим это премудрое попечение о нас Создателя, поэтому горюем, ропщем, унываем, а иногда и свою участь проклинаем. Но чтобы удержать свое непокорное сердце от ропота на Промысл, когда по Его воле совершается несогласное с нашим желанием, остановимся еще на следующем сравнении. Положим, что кто-нибудь из нас имеет нежно любимого сына, и любящему отцу, который не желал бы расстаться с сыном, предлагаю на выбор: оставить сына у себя на несколько лет, но тогда он лишится многих благ, или же отпустить его в далекую страну, понести покорно тоску разлуки с ним, и тогда он будет навсегда счастлив. Какой бы отец не согласился на последнее? И кто бы стал роптать на ту благодетельную разлуку, которая приводит его сына к истинному счастью? Разумеется, никто. Так, например, сын Клеопатры умер, по человеческому рассуждению, преждевременно, но через эту кончину он приобрел вечную радость; кто знает, если бы прожил он до старости, быть может, среди житейских сблазнов и потерял бы он этот венец?!

Христиане! Не будем увлекаться ошибочными суждениями своего разума, не будем считать преждевременным то, что находит свое временем Вечный Непогрешимый Разум Божий, и когда увидим ближнего, похищенного смертью, по-нашему, безвременно, не будем роптать на это, выражать неудовольствие, а помолимся поусерднее о упокоении души усопшего и о самих себе воздыхнём пред Господом, чтобы и нас сподобил Он христианской кончины. А когда?.. Когда будет угодно Его Святой и всеблагой воле!

Священник Владислав Востоков



## АКАФИСТ ЗА ЕДИНОУМЕРШЕГО<sup>5</sup>

### Кондак 1

Избранный Ходатаю и Первосвященниче, о спасении мира грешного душу Свою положивый, давый нам власть чадами Божиими быти и обитати в невечернем дни Царствия Твоего! Даруй прощение и вечную радость усопшему, о немже с мольбою взываем Ти: Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

### Икос 1

Господом данный Ангеле-хранителю святый, прииди помолитися о рабе твоем, егоже на всех путех жизни сопровождал, хранил и наставлял еси, воззови с нами ко Спасу Всещедрому: Иисусе, истреби рукописание грехов раба Твоего (имярек). Иисусе, уврачуй его язвы душевныя. Иисусе, да не будет на земли горьких воспоминаний о нем. Иисусе, сего ради помилуй огорчавших его и обиженных им. Иисусе, покрый его несовершенства светоносною ризою Твоего искупления. Иисусе, возвесели его милосердием Твоим. Иисусе Неизреченный, Великий и Чудный, явися ему Сам. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

### Кондак 2

Яко безутешная горлица носится душа над юдолию земною, созерцая с высоты Божественного разумения грехи и соблазны минувшаго пути, горько скорбя о каждом невозвратном дни, ушедшем без пользы, но помилуй раба Твоего, Владыко, да ввидет он в покой Твой, взывая: Аллилуя.

### Икос 2

Аще и Ты страдал о всем мире, аще и Ты проливал еси

<sup>5</sup> Читается (по благословению священника) ежедневно в течение 40 дней по смерти и столько же перед годовщиной смерти.

слезы и кровавый пот о живых и мертвых, кто нас удержит от молитвы за усопшаго? Подражая Тебе, сошедшему даже до ада, молимся о спасении раба Твоего: Иисусе, жизни Подателю, озари его светом Твоим. Иисусе, да будет он едино с Тобою и Отцем [и Духом]. Иисусе, всех призывай в виноградник Твой, не забуди озарити его светом Твоим. Иисусе, щедрый Раздаятелю вечных наград, яви его сыном чертога Твоего. Иисусе, верни душе его благодатные силы первозданныя чистоты. Иисусе, да умножатся во имя его добрые дела. Иисусе, согрей осиротевшия Твою таинственную отрадою. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

### Кондак 3

Связанный узами плоти раб Твой падаше греховно, оба че дух его томился есть по Твоей вечной правде и святости, ныне же, егда немощь плотская скована есть могильным тлением, да вознесется душа его превыше солнца к Тебе, Всесвятому, и воспоет песнь избавления: Аллилуиа.

### Икос 3

Верховный апостол Твой в хладную ночь у огня трижды отрекся есть от Тебе, и Ты спасл еси его. Единый ведый человеческого естества немощь, прости и рабу Твоему (имярек) многовидная отпадения от воли Твоей. Иисусе, всели его тамо, идже несть заблуждений. Иисусе, избави его от тягостных терзаний совести. Иисусе, да сгинет навеки память грехов его. Иисусе, соблазнов юности его не помяни. Иисусе, от тайных беззаконий очисти его. Иисусе, осени его тихим светом спасения. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

### Кондак 4

Бури жизни миновали, страдания земная окончена, безсильны врази с их злобою, но сильна есть любовь, избавляющая от вечного мрака и спасающая всех, о ком возносится Тебе дерзновенная песнь: Аллилуиа.

#### Икос 4

Ты еси без числа милосерд к нам. Ты единый Избавитель, что мы прибавим к подвигу спасающая любве Твоей? Обаче якоже Симон Киринейский помогаше нести Крест Тебе, Всесильному, тако и ныне благости Твоей угодно есть спасение близких совершати с участием нашим. Иисусе, Ты заповедал еси друг друга тяготы носити. Иисусе, Ты еси и по смерти милующий нас по ходатайству близких. Иисусе, союз любве положивый между мертвыми и живыми. Иисусе, да послужат подвизи любящих во спасение рабу Твоему (имярек). Иисусе, услыши его вопль сердечный, возносимый нашими устами. Иисусе, в наших слезах приими его покаяние. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

#### Кондак 5

Боже, да будет принят Тобою его предсмертный вздох сокрушения, якоже мольба благоразумнаго разбойника. Он угас на жизненном кресте, даждь наследовать ему Твоя обетования, якоже тому: «Аминь, глаголю тебе, ныне же со Мною будеши в раи», где сонмы раскаявшихся грешников радостно поют: Аллилуия.

#### Икос 5

За нас распятый, за нас измученный, простри руку с Твоего Креста, каплями крови Твоей безследно омый излитыя согрешения его, благообразною Твою наготою согрей обнаженную осиротевшую душу. Иисусе, Ты ведал еси его жизнь до рождения и возлюбил его. Иисусе, Ты видел еси его издалече с высоты Креста Твоего. Иисусе, Ты простирали еси ему, вдаль грядущему, изъязвленная объятия Твоя. Иисусе, Ты взывал еси о прощении его на кровавой Голгофе. Иисусе, Ты кротко умирал еси за него в тяжких муках. Иисусе, претерпевый во гроб положение, освяти его могильный покой. Иисусе воскресший, вознеси ко Отцу озлобленную миром и спасенную Тобою душу. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

#### Кондак 6

Спит он вечным сном могилы, обаче душа его не дремлет,

чает Тебе, Господи, жаждет Тебе, вечного Жениха. Да исполнятся на умершем слова Твоя: «Ядый Мою Плоть и пияй Мою Кровь, имать живот вечный». Даждь ему ясти от манны сокровенного и пети у Престола Твоего: Аллилуиа.

### Икос 6

Смерть разлучила есть со всеми близкими: отдалися душа, знаемии сокрушаются, и токмо Ты един остался еси близок. Разрушились преграды плоти, и Ты открылся еси в неприступном величии Божества с ожиданием ответа. Иисусе, Любовь превыше всякаго разумения, помилуй раба Твоего. Иисусе, удаляясь от Тебе, он тяжко страждаше. Иисусе, прости неверность его сердца. Иисусе, обманутыя надежды рождали тоску по Тебе. Иисусе, вспомни те часы, егда душа его трепеташе восторгом Твоим. Иисусе, даждь скончавшемуся неземную радость и покой. Иисусе, единый верный, неизменный, приими его. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

### Кондак 7

Веруем, яко недолга будет разлука наша. Мы хороним тебя, яко на ниве зерно, ты имаши произрасти в иной стране. Да погибнут в могиле плевелы грехов твоих, а дела добра там просияют, идже семена добра приносят нетленные плоды, идже души святии поют: Аллилуиа.

### Икос 7

Егда уделом умершаго станет забвение, егда образ его поблекнет в сердцах и время изгладит вместе с могилою и ревность молитвы о нем, и тогда Ты не остави его, даждь отраду одинокой душе. Иисусе, Твоя любовь не охладевает. Иисусе, неистощимо есть Твое благоволение. Иисусе, в неумолкаемых мольбах Церкви да омыются грехи его приношением Жертвы Безкровныя. Иисусе, представительством всех святых даруй ему благодать молитвы о живых. Иисусе, во дни испытаний наших приими его ходатайство о нас. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

## Кондак 8

Имамы молитися со слезами, егда память об усопшем мучительно свежа есть, имамы поминати имя его в нощи и во дни, раздавая милостыню, питая гладных, из глубины души взывая: Аллилуия.

## Икос 8

Тайнозритель Иоанн Богослов созерцаше у Престола Агнца Божия великое множество людей, облеченных в белыя ризы: се тии, иже приидоша от скорби великия. Они радостно служат Богу день и нощь, и Бог обитает с ними, и не коснется их мука. Иисусе, причти к ним и раба Твоего (имярек). Иисусе, он много страдаше и томлящея. Иисусе, известны Тебе все горьции часы и тягостныя минуты его. Иисусе, на земли он имаше печали и скорби, даждь ему на небе отраду. Иисусе, услади его от источников живыя воды. Иисусе, отыми всяку слезу от очей его. Иисусе, всели его, идеже не опаляет, но живит солнце правды Твоей. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

## Кондак 9

Кончено странствование земное, кий благодатный переход в мир Духа, кое созерцание новых неведомых миру земному вещей и небесных красот, душа возвращается в Отечество свое, идеже светлое солнце, правда Божия просвещает поющих: Аллилуия.

## Икос 9

Аще отблеск и след Твой полагает сияние на лице смертных, каков же Сам еси?! Аще плоды Твоих рук столь прекрасны, и земля, отражающая токмо тень Твою, полна невыразимаго величия, каков же невидимый Лик Твой?! Открой славу Твою усопшему рабу Твоему (имярек). Иисусе, обостри его слух к восприятию Твоего Божества. Иисусе, обостри его ум к разумению небесных. Иисусе, да будет его радость преисполненная. Иисусе, подкрепи его надеждою встречи в обителех блаженных. Иисусе, даждь нам почувствовать благодатную силу заупокойных молитвы. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

## Кондак 10

Отче наш, скончавшагося в Царствие Твое приими, идеже несть греха и зла, идеже нерушима Святая воля, идеже в сонмах чистейших душ и непорочных Ангелов святится Твое благодатное имя и благоухает хвала: Аллилуиа.

## Икос 10

В той день Ангели поставят Престол Твой, Судие, и Ты возсияеш во славе Отца Твоего, неся воздаяние всякому человеку. О, воззри тогда милостиво на смиренного раба Твоего (имярек), рцы ему: «Прииди одесную Мене». Иисусе, яко Бог власть имаши оставляти грехи. Иисусе, прости его согрешения забытая или стыдом утаенная. Иисусе, отпусти беззакония немощи и неведения. Иисусе, избави его от несвятимых глубин адского отчаяния. Иисусе, да унаследует он Твоя животворящая обетования. Иисусе, сопричи его благословенным Отца Твоего. Иисусе, даждь ему во веки нескончаемое блаженство. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

## Кондак 11

Владыко Всеблагий, да отверзятся усопшему солнцевидные врата райских, да встретят его с ликованием соборы праведных и святых, сонмы близких и любивших его, да возврадуются о нем светоноснии Ангели Твои, да узрит он и Присноблаженную Матерь Твою тамо, идеже победно звучит: Аллилуиа.

## Икос 11

Под дыханием Твоим оживают цветы, воскресает природа, пробуждаются сонмы мельчайших тварей, Твой взор светлее весенних небес, Твоя любовь, Иисусе, теплее лучей солнечных. Ты из праха земного воскресил еси бренную плоть человеческую к расцвету вечных нетленных жизни весны, тогда озари и раба Твоего (имярек) светом милостей Твоих. Иисусе, в Твоей деснице благоволение и жизнь. Иисусе, во взоре Твоем свет и любовь. Иисусе, избави усопшаго от вечных смерти духовныя. Иисусе, сей уснул с надеждою,

подобно Нилу-реце пред холодной зимой. Иисусе, пробуди его, егда терния земли облекутся цветом вечности. Иисусе, да не омрачит ничто земное его последняго сна. Иисусе, Счастье Неизменное и цель нашего бытия. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

### Кондак 12

Христе! Ты — Царство Небесное, Ты — земля кротких, Ты — обитель многих, Ты — питие совершенное новое, Ты — одеяние и венец преподобных, Ты — ложе упокоения святых, Ты — Сладчайший Иисусе! Тебе подобает хвала: Аллилуйя.

### Икос 12

Под образом тихих садов неземной красоты и светлых, яко солнце, обителей и в великолепии небесных песнопений Ты открыл еси нам блаженство любящих Тя. Иисусе, да внидет раб Твой в радость Твою. Иисусе, облецы его сиянием славы Отца. Иисусе, освяти его озарением Духа Святаго. Иисусе, да услышит он неизреченную песнь Херувимов. Иисусе, да будет он восходить от славы в славу. Иисусе, да узрит он Тебя лицем к лицу. Иисусе, Судие Всемилостивый, рая сладости сподоби раба Твоего.

### Кондак 13

О Женише Безсмертный, в полночь греха и неверия грядый с небес со Ангелами судити миру всему! Отверзи двери славного чертога Твоего рабу Твоему (имярек), да в безчисленных сонмах святых во веки поет: Аллилуйя, аллилуйя, аллилуйя.

Сей кондак глаголи трижды. Затем 1-й икос и 1-й кондак.



## ЛИТИЯ ЗАУПОКОЙНАЯ, СОВЕРШАЕМАЯ МИРЯНИНОМ ДОМА И НА КЛАДБИЩЕ

Молитвами святых отец наших, Господи Иисусе Христе,  
Боже наш, помилуй нас. Аминь.

Слава Тебе, Боже наш, слава Тебе.

Царю Небесный, Утешителю, Душе истины, Иже везде  
сый и вся исполняй, Сокровище благих и жизни Подателю,  
прииди и вселися в ны, и очисти ны от всякия скверны, и  
спаси, Блаже, души наша.

Святый Боже, Святый Крепкий, Святый Безсмертный, по-  
милуй нас. (Читается трижды, с крестным знамением и по-  
ясным поклоном.)

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, и ныне и присно и во  
веки веков. Аминь.

Пресвятая Троице, помилуй нас: Господи, очисти грехи  
наша; Владыко, прости беззакония наша.

Святый, посети и исцели немоющи наша, имене Твоего  
ради.

Господи, помилуй. (Трижды.)

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, и ныне и присно и во  
веки веков. Аминь.

Отче наш, Иже еси на небесех! Да святится имя Твое, да  
приидет Царствие Твое, да будет воля Твоя, яко на небеси  
и на земли. Хлеб наш насущный даждь нам днесь; и остави  
нам долги наша, якоже и мы оставляем должником нашим;  
и не введи нас во искушение, но избави нас от лукаваго.

Господи, помилуй. (12раз.)

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, и ныне и присно и во  
веки веков. Аминь.

Приидите, поклонимся Цареви нашему Богу. (Поклон.)

Приидите, поклонимся и припадем Христу Цареви нашему Богу. (Поклон.)

Приидите, поклонимся и припадем Самому Христу Цареви и Богу нашему. (Поклон.)

### Псалом 90

Живый в помощи Вышняго, в крови Бога Небеснаго во-  
дворится. Речет Господеви: Заступник мой еси и Прибежи-  
ще мое, Бог мой, и уповаю на Него, Яко Той избавит тя от  
сети ловчи и от словесе мятежна, плещма Своима осенит тя,  
и под криле Его надеешися: оружием обыдет тя истина Его.  
Не убоишися от страха нощнаго, от стрелы летящая во дни,  
от вещи во тме преходящая, от сряща и беса полуденнаго.  
Падет от страны твоей тысяща, и тма одесную тебе, к тебе  
же не приближится, обаче очима твоими смотриши, и воз-  
даяние грешников узриши. Яко Ты, Господи, упование мое,  
Вышняго положил еси прибежище твое. Не приидет к тебе  
зло, и рана не приближится телеси твоему, яко Ангелом Сво-  
им заповесть о тебе, сохранити тя во всех путех твоих. На  
руках возмут тя, да не когда преткнеши о камень ногу твою,  
на аспида и василиска наступиши, и попереши льва и змия.  
Яко на Мя упова, и избавлю и: покрыю и, яко позна имя Мое.  
Воззовет ко Мне, и услышу его: с ним есмь в скорби, изму его  
и прославлю его, долготою дней исполню его, и явлю ему  
спасение Мое.

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, и ныне и присно и во  
веки веков. Аминь.

Аллилуиа, аллилуиа, аллилуиа, слава Тебе, Боже (Трижды.)

### Тропарь, глас 4-й

Со духи праведных скончавшихся душу раба Твоего,  
Спасе, упокой, сохраняю во блаженной жизни, яже у Тебе,  
Человеколюбче.

В покоящи Твоем, Господи, идже вси святыи Твои упо-  
коеваются, упокой и душу раба Твоего, яко Един еси Чело-  
веколюбец.

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу: Ты еси Бог, сошедый

во ад и узы окованных разрешивый, Сам и душу раба Твоего упокой.

И ныне и присно и во веки веков. Аминь: Едина чистая и непорочная Дево, Бога без семене рождшая, моли спастися душе его.

### Седален, глас 5-й

Покой, Спасе наш, с праведными раба Твоего и сего всели во дворы Твоя, якоже есть писано, презирай, яко Благ, прегрешения его вольная и невольная, и вся яже в ведении и не в ведении, Человеколюбче.

### Кондак, глас 8-й

Со святыми упокой, Христе, душу раба Твоего, идеже несть болезнь, ни печаль, ни вздохание, но жизнь безко- нечная.

### Икос

Сам Един еси Безсмертный, сотворивый и создавый че- ловека, земнии убо от земли создахомся, и в землю туюже пойдем, якоже повелел еси, Создавый мя и рекий ми: яко земля еси, и в землю отыдеши, аможе вси человецы пойдем, надгробное рыдание творяще песнь: аллилуиа, аллилуиа, аллилуиа.

\*\*\*

Честнейшую Херувим и славнейшую без сравнения Сера- фим, без истлении Бога Слова рождшую, Сущую Богороди- цу Тя величаем.

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, и ныне и присно и во веки веков. Аминь.

Господи, помилуй (*трижды*), благослови.

Молитвами святых отец наших...

Во блаженном успении вечный покой подаждь, Господи, усопшему рабу Твоему (*имя*) и сотвори ему вечную память.

Вечная память. (*Трижды*)

Душа его во благих водворится, и память его в род и род.

## СОДЕРЖАНИЕ

|                                                                           |    |
|---------------------------------------------------------------------------|----|
| Православный обряд погребения.....                                        | 3  |
| Приготовление к смерти.....                                               | 3  |
| Конец жизни человека.....                                                 | 6  |
| Обряд погребения .....                                                    | 8  |
| Поминовение умерших.....                                                  | 18 |
| Как молиться в дни поминовения.....                                       | 24 |
| Поминальная трапеза.....                                                  | 29 |
| Некоторые замечания об обряде погребения .....                            | 32 |
| Суеверия, связанные с усопшими близкими и поведением на<br>кладбище ..... | 34 |
| Решение некоторых вопросов и недоумений.....                              | 36 |
| Святые отцы о помощи умершим .....                                        | 42 |
| Об умирающих, по человеческому мнению, преждевременно .....               | 49 |
| Акафист за единоумершего .....                                            | 53 |
| Лития заупокойная, совершаемая мирянином дома и на<br>кладбище .....      | 60 |

## Литература

1. У Бога все живы. Православный обряд погребения. Утешение скорбящему. Акафист. М.: Благовест, 2010. С. 3-65.
2. Что нужно знать о поминовении и погребении усопших. М.: ООО «Бригантина». С. 62-63.
3. Как православному христианину вести себя на кладбище. Воронеж. 2002. С. 12-23.
4. Святитель Иоанн Златоуст. Утешение в смерти близких. [http://www.st-nikolas.orthodoxy.ru/news/zlatoust\\_death.html#beg](http://www.st-nikolas.orthodoxy.ru/news/zlatoust_death.html#beg)
5. Епископ Гермоген (Константин Петрович Добронравин). Утешение в смерти близких сердцу. [http://dugward.ru/library/svotech/ermogen\\_uteshenie.html](http://dugward.ru/library/svotech/ermogen_uteshenie.html)

Научно-популярное издание

## О поминовении и погребении усопших

Составитель И.В. Новиков

Ответственный за выпуск В.П. Ильин

Художник-оформитель А.В. Кораблев

Компьютерная верстка Т.В. Кушнер

Подписано в печать 13.05.2011. Формат 60×84<sup>1</sup>/16.

Бумага газетная. Печать офсетная. Усл. печ. л. 5,2. Уч.-изд. л. 4.

Доп. тираж 5100 экз. Заказ 1611.

Издатель В.П. Ильин. ЛИ № 02330/0494481 от 08.04.2009.

А/я 220, 220025, Минск.

E-mail: angelinaxp@inbox.ru

Республиканское унитарное предприятие

«Издательство «Белорусский Дом печати».

ЛП № 02330/0494179 от 03.04.2009.

Пр. Независимости, 79, 220013, Минск.

## Молитва о усопшем

Помяни, Господи Боже наш, в вере и надежди живота вечнаго преставльшагося раба Твоего, брата нашего [имя], и яко Благ и Человеколюбец, отпущаяй грехи, и потребляй неправды, ослаби, остави и прости вся вольная его согрешения и невольная, избави его вечныя муки и огня геенского, и даруй ему причастие и наслаждение вечных Твоих благих, уготованных любящим Тя: аще бо и согреши, но не отступи от Тебе, и несомненно во Отца и Сына и Святаго Духа, Бога Тя в Троице славимаго, верова, и Единицу в Троице и Троицу во Единстве, православно даже до последняго своего изздыхания исповеда. Темже милостив тому буди, и веру, яже в Тя вместо дел вмени, и со святыми Твоими яко Щедр упокой: несть бо человека, иже проживет и не согрешит. Но Ты Един еси кроме всякаго греха, и правда Твоя, правда во веки, и Ты еси Един Бог милостей и щедрот, и Человеколюбия, и Тебе славу возсыпаем Отцу и Сыну и Святому Духу, ныне и присно, и во веки веков. Аминь.

Эта молитва читается о новопреставленном  
до сорокового дня.

